
73e année	 No 316	 Trimestriel	 Janvier - mars 2026

Que tous soient un (Jean 17.21) � Priez sans cesse (1 Thessaloniciens 5.17)

des Cellules de Prière

Dieu est saint !
Par Gérard Pella

Nous chantons que Dieu est saint ; nous 
prions le Dieu saint… mais savons-nous 
ce que signifie ce mot « saint » ? 
Parfait ? Sévère ? Exigeant ? Essayons 
d’y voir un peu plus clair !

D’après le dictionnaire français, l’adjectif 
« saint », quand il est utilisé pour parler 
de Dieu, signifie « souverainement pur, 
parfait » (Petit Larousse).
D’après les théologiens, « saint » en 
hébreu vient de la racine « mettre à part, 
délimiter ». Saint signifie alors différent, 
mis à part, tout autre que ce qui est dans 
le monde.
Par exemple, quand Dieu sanctifie le 
7ème jour, il devient un jour différent des 
autres, mis à part pour Dieu : le shabbat.
Je vous propose de garder à l’esprit ces 
deux sens principaux : la différence et 
la pureté.

Un Dieu différent
Notre Dieu est totalement différent de 
nous : par le prophète Osée, il déclare :
« Je n’agirai pas en fonction de l’ardeur 
de ma colère. Je renonce à détruire 
Éphraïm, car je suis Dieu, et non pas un 
homme. Je suis saint au milieu de toi, je 
ne viendrai pas avec colère. » Osée 11.91.

1	Sauf mention, les textes bibliques sont issus de la version 
Louis Segond 21.

Autrement dit : je ne réagis pas comme 
vous !
Le Dieu saint se démarque aussi des 
idoles, comme le révèle Ésaïe :
« Ce jour-là, l’homme portera ses regards 
sur son créateur, ses yeux se tourneront 
vers le Saint d’Israël. Son regard ne se 
portera plus sur les autels, qu’il a faits de 
ses mains, et il ne contemplera plus ce 
que ses doigts ont fabriqué, les poteaux 
sacrés et les piliers consacrés au soleil. » 
Ésaïe 17.7-8.

« Le Saint d’Israël » ; Ésaïe utilise sou-
vent cette expression, car c’est ainsi 
que le Seigneur s’est révélé à lui. Il nous 
raconte cela dans le 6ème chapitre de 
son livre. 
Méditons ensemble sur cette rencontre 
entre le Seigneur et Ésaïe, cela nous 
aidera à nous approcher de cette réalité 
qui nous dépasse : la sainteté de Dieu. 
Ésaïe raconte :
« L’année de la mort du roi Ozias (740 
avant J.-C.), j’ai vu le Seigneur assis sur 
un trône très élevé ; le bord inférieur de 
son vêtement remplissait le temple. » 6.1.

Ésaïe voit un trône : symbole de la royau-
té et de la souveraineté de Dieu.
Le trône est très élevé : il appartient au 
Roi des rois, au Seigneur des seigneurs.
Ésaïe ne voit que le bas du vêtement 



2

Ésaïe poursuit son récit :
« Les séraphins se criaient l’un à l’autre : 
« Saint, saint, saint est l’Éternel, le maître 
de l’univers ! Sa gloire remplit toute la 
terre ! » 6.3.

Cette parole dit à la fois que le Seigneur 
est le Tout-Autre (au ciel) et le Tout-
Proche puisque sa gloire remplit toute 
la terre. Une parole qui se vérifie et 
s’incarne en Jésus
à la fois le Saint de Dieu… et le Fils de 
l’homme ;
à la fois si différent… et si proche de 
nous ;
à la fois si puissant et si humble.
Il n’y a aucun Dieu ni aucun humain qui 
ait cette intensité de Présence, de Puis-
sance et d’Amour. Notre Dieu est saint ! 
Il n’y a vraiment personne comme lui !

Un Dieu pur
« Les montants des portes se sont mis à 
trembler à cause de la voix qui retentis-
sait et le temple a été rempli de fumée.
« Alors j’ai dit : « Malheur à moi ! Je suis 
perdu, car je suis un homme aux lèvres 
impures, j’habite au milieu d’un peuple 
aux lèvres impures et mes yeux ont vu 
le roi, l’Éternel, le maître de l’univers ! » 
Ésaïe 6.4-5.

Voilà une saine réaction devant la sain-
teté de Dieu : « Je suis perdu ! » Dieu est 
tellement saint, pur, lumineux qu’il fait 
apparaître nos impuretés, nos lâchetés, 
nos compromis. La plupart des gens 
redoutent cela et fuient sa lumière. 
Comme le dit Jésus :
« La lumière est venue dans le monde et 
les hommes ont préféré les ténèbres à 
la lumière parce que leur manière d’agir 
était mauvaise. En effet, toute personne 
qui fait le mal déteste la lumière, et elle 

du Seigneur. Il ne peut rien décrire de 
son apparence. Il décrit uniquement les 
créatures qui entourent le trône.
« Des séraphins se tenaient au-dessus 
de lui. Ils avaient chacun six ailes : deux 
dont ils se couvraient le visage » : 
Eux non plus ne peuvent pas voir le 
Seigneur. Il échappe à toute prise de 
vue, toute emprise, toute mainmise… 
car Il est saint ! 
« deux dont ils se couvraient les pieds » : 
Est-ce une marque de pudeur, de 
respect ?
« et deux dont ils se servaient pour 
voler ». » Ésaïe 6.2.

Qui sont ces séraphins ?
Difficile d’être précis… puisque c’est la 
seule fois que ce terme apparaît dans 
la Bible. Ce qui me parle, c’est que ce 
mot, en hébreu, veut dire « les brûlants ». 
Plus on approche du Seigneur, plus on 
est brûlant ! Comme les disciples d’Em-
maüs qui disent après avoir cheminé 
avec Jésus :
« Notre cœur ne brûlait-il pas en nous 
lorsqu’il nous parlait en chemin et nous 
expliquait les Écritures ? » Luc 24.32.

Un cœur brûlant… quand Jésus nous 
ouvre le sens des Écritures. C’est telle-
ment vrai, aujourd’hui encore !
Ésaïe a cette vision lorsqu’il est dans le 
temple. Là aussi, c’est un petit détail qui 
me parle : Ésaïe est venu au temple. Cela 
signifie qu’il y a eu une démarche de sa 
part, un désir de célébrer Dieu avec les 
autres. Avez-vous ce même désir ? Ou 
avez-vous besoin d’entendre la Bible 
vous dire : 
« Approchez-vous de Dieu et il s’appro-
chera de vous ! » Jacques 4.8.



3

ne vient pas à la lumière pour éviter que 
ses actes soient dévoilés. » Jean 3.19-20.

La sainteté-pureté de Dieu fait appa-
raître nos impuretés :
« Mes lèvres sont impures » dit Ésaïe.
Nos pensées aussi ; nos regards sou-
vent ; nos paroles parfois…
Vous avez peut-être fait cette expé-
rience : en voyage, par exemple, dans 
une chambre d’hôtel on se retrouve 
devant un miroir avec une lumière plus 
forte que chez nous et on constate sou-
dain toutes les impuretés de notre peau. 
C’est impressionnant ! Voilà qui res-
semble – de loin – à l’expérience d’Ésaïe. 
Ésaïe ne se cache pas ; il reconnaît son 
impureté. Mais le Dieu saint ne s’arrête 
pas là.
« Cependant, l’un des séraphins a volé 
vers moi, tenant une braise qu’il avait 
prise sur l’autel à l’aide de pincettes. 
Il a touché ma bouche avec elle et a 
dit : « Puisque ceci a touché tes lèvres, 
ta faute est enlevée et ton péché est 
expié. » Ésaïe 6-7.

Notez le « cependant » qui change tout : 
Dieu pourrait nous condamner pour 
toutes nos impuretés et nos infidélités. 
Cependant ce n’est pas son projet, pas 
son style ! Le Dieu saint fait apparaître le 
péché pour le pardonner. Et ce pardon 
vient de l’autel. Voilà qui préfigure le 
sacrifice qui expiera le péché du monde, 
celui de Jésus. Ésaïe l’entrevoit plus 
tard, au chapitre 53 :
« Il s’est dépouillé lui-même jusqu’à la 
mort et il a été compté parmi les cri-
minels, parce qu’il a porté le péché de 
beaucoup d’hommes et qu’il est interve-
nu en faveur des coupables. » Ésaïe 53.12.

D’abord perdu… puis pardonné, Ésaïe 
entend maintenant l’appel du Seigneur :

« Qui vais-je envoyer et qui va marcher 
pour nous ? » J’ai répondu : « Me voici, 
envoie-moi ! ». » Verset 8.

Ce prophète a fait l’expérience de son 
impureté. Il sait qu’il n’est pas meilleur 
que son peuple : ses lèvres sont aussi 
impures que celles du peuple. Mais il a 
fait l’expérience du pardon. Pour être un 
bon messager, il faut avoir fait ces deux 
expériences. 
Vous l’avez certainement constaté vous 
aussi : certains annoncent surtout le 
jugement d’un Dieu sévère ; d’autres 
annoncent seulement la grâce d’un Dieu 
sympa. Ce n’est pas le message de la 
Bible ! 
Ésaïe nous transmet la vision d’un Dieu 
saint qui met en lumière l’impureté et 
qui cependant pardonne à ceux qui se 
laissent toucher.
« Il a alors ordonné : « Va dire à ce 
peuple… ». Verset 9.

Ésaïe sera porteur d’un message qui 
annonce à la fois le jugement du peuple 
et l’espérance :
« S’il y reste encore un dixième des habi-
tants, à leur tour ils passeront par les 
flammes. Cependant (!), tout comme le 
térébinthe et le chêne conservent leur 
souche quand ils sont abattus, la souche 
de ce peuple donnera une sainte des-
cendance. » Ésaïe 6.13.

Voyez jusqu’où va la sainteté de Dieu : 
jusqu’à nous communiquer sa sainteté. 
En Jésus, nous faisons partie de cette 
sainte descendance promise par Dieu.
« Si vous appartenez à Christ, vous êtes 
donc la descendance d’Abraham et vous 
êtes héritiers conformément à la pro-
messe. » Galates 3.29.



4

Et notre sainteté ?
Dans un sens, nous sommes déjà saints, 
puisque nous avons été mis à part pour 
le Seigneur. Voilà pourquoi les épîtres 
sont souvent adressées aux saints qui 
sont à Éphèse ou à Philippes, ou encore 
à Colosses. 
Ma is  nous  sommes éga lement 
appelés à être saints (Romains  1.7 ; 
1 Corinthiens 1.2).  
« Vous serez saints, car je suis saint, 
nous dit le Seigneur. » Lévitique 11.44. 
Un appel à la pureté et à la différence 
(pour reprendre ces deux sens du mot « saint »). 

John Stott, un théologien anglais, pré-
sente brillamment l’importance de la 
sainteté (voir le texte encadré).

Le risque du rigorisme2

Les chrétiens sont tentés de se confor-
mer au monde ambiant et de glisser 
dans toutes sortes de compromis. Mais 
ils risquent aussi, à l’inverse, de devenir 
rigides, comme le montre également 
John Stott.

2	Le rigorisme est un attachement strict et parfois excessif 
à des règles morales ou religieuses strictes et austères.

La sainteté de vie et de caractère est une 
caractéristique indispensable du vrai chrétien 
et de la véritable Église. Elle est fortement 
soulignée dans le Nouveau Testament :
« Ce que Dieu veut, c’est votre progression dans 
la sainteté : c’est que vous vous absteniez de 
l’immoralité sexuelle. » 1 Thessaloniciens 4.3.

La sainteté n’est pas seulement la volonté de 
Dieu, mais aussi son dessein. C’est le but de 
l’élection du Père :
« En lui (Christ), Dieu nous a choisis avant la 
création du monde pour que nous soyons saints 
et sans défaut devant lui. » Éphésiens 1.4.

C’est le but de la mort du Fils :
« Jésus-Christ... s’est donné lui-même pour 
nous afin de nous racheter de toute faute et de 
se faire un peuple qui lui appartienne, purifié et 
zélé pour de belles œuvres. »  Tite 2.13-14. 

C’est le but de la présence du Saint-Esprit en 
nous :
« Dieu ne nous a pas appelés à l’impureté, mais 
à la sanctification... lui qui vous a donné son 
Esprit. » 1 Thessaloniciens 4.7-8 (Segond).
Mais si Dieu a pour dessein de nous rendre 
saints, Satan est déterminé à contrecarrer 
ses plans. Il cherche sans cesse à inciter les 
croyants et les Églises à pécher. Si le monstre 
sorti de la mer ne parvient pas à écraser l’Église 
par la force, et si le monstre sorti de la terre 
ne parvient pas à pervertir son témoignage 
par l’erreur, alors la prostituée babylonienne 
pourrait réussir à séduire l’Église par ses 
charmes répugnants (cf. Apocalypse 17.1-6). 
Ou, pour abandonner les images frappantes 
de l’Apocalypse, si le diable ne peut détruire 
l’Église par la persécution ou l’hérésie, il 
tentera de la corrompre par le mal.

Extrait du livre : What Christ thinks of the Church, Angus Hudson, 1990, pp. 61-62.

John Stott : La sainteté



5

Concrètement ?
La sainteté, ce n’est pas seulement 
s’abstenir de faire du mal, c’est vivre 
une vie nouvelle, consacrée au Seigneur, 
orientée par l’Évangile, dynamisée par 
l’Esprit saint.
Passez en revue ces différents domaines 
et cherchez à voir s’il y a concrètement 
quelque chose à changer pour vivre une 
vie « différente » :

•	 Mes relations avec mon patron, mes 
collègues ou mes subordonnés ?

•	 Mes relations avec mon conjoint, 
mes enfants, mes parents ?

•	 Mes relations avec l’argent ?

•	 Notre façon de vivre l’Église ?

•	 Nos relations avec la société, les 
autorités ?

Nous ne devons pas réagir de manière 
excessive au laxisme extrême qui nous 
entoure en développant une rigidité extrême 
en nous-mêmes. 
Le Christ n’impose pas de nouveau fardeau à 
ceux qui vivent dans un environnement où les 
normes sont peu élevées (Apocalypse  2.24-
25). 
Nous devons simplement tenir fermement à 
ce que nous avons déjà, c’est-à-dire à ce qu’il 
nous a déjà donné dans sa parole écrite.
De quoi s’agit-il ? C’est la justice équilibrée, 
joyeuse et exaltante de la Bible, la liberté 
glorieuse de la loi royale. C’est la même 
moralité qui considère l’usage correct du sexe 
comme beau et sacré, et son mauvais usage 
comme laid et sordide. C’est l’enseignement 
qui dit : 
« Que le mariage soit honoré de tous et le lit 
conjugal épargné par la souillure ; ceux qui se 
livrent à l’immoralité sexuelle et à l’adultère, 
Dieu les jugera. » Hébreux 13.4. 

Les commandements de Dieu ne sont 
pas pesants. Le joug du Christ est facile à 
porter et son fardeau léger (1 Jean  5.3 ; 
Matthieu 11.30). 
Nous ne devons donc pas nous imposer, ni 
imposer aux autres, un fardeau plus lourd que 
celui donné par la Bible. C’est précisément 
l’erreur qu’ont commise les scribes et les 
pharisiens. Ils ont ajouté leurs propres 
traditions aux commandements de Dieu. Ils 
ont lié des fardeaux pesants et les ont mis 
sur les épaules des hommes (Matthieu 23.4 ; 
cf. Marc 7.8-13). Mais le chrétien ne doit pas 
jouer au pharisien…
Les Saintes Écritures constituent elles-mêmes 
un « canon », c’est-à-dire un instrument qui 
permet de mesurer et un critère qui permet 
de tester ce qu’on entend. Elles sont un guide 
adéquat et une règle suffisante tant pour la 
foi que pour la vie. Notre responsabilité est 
de préserver leur enseignement et non d’y 
ajouter de nouvelles règles. 

Extrait du livre : What Christ thinks of the Church, Angus Hudson, 1990, pp. 69-70.

John Stott : Le rigorisme



6

À la veille de sa mort, à la fin de son 
dernier entretien avec ses disciples, 
Jésus lève les yeux au ciel et adresse 
à son Père une longue prière, que 
nous rapporte l’évangile de Jean 
et dans laquelle il fait en particulier 
cette demande concernant ses 
disciples :

Sanctifie-les...
« Sanctifie-les »  (Jean  17.17) : jamais 
personne, dans toute la Bible, n’a 
demandé une chose pareille à Dieu ! 
Ni pour ses proches, ni pour les 
moins proches, ni pour un autre, ni 
pour lui-même ! Jésus innove abso-
lument. Le peuple des priants n’a 
pas osé s’aventurer dans une telle 
demande, sans que le Christ n’ouvre 
d’abord la voie. Israël a compris qu’il 
devait laisser au Seigneur le soin de 
dire à ce sujet la première prière. 
Mais maintenant que la voie est 
ouverte et que le Christ adresse pour 
les siens cette prière, pourquoi ne 
pas suivre ses traces, en demandant, 
à notre tour, pour les nôtres ce qu’il 
demande pour les siens ? 
« Sanctifie ceux que tu m’as donnés », 
dit Jésus : 
à nous aussi Dieu nous confie des 
hommes et des femmes, pour que 
nous les portions aussi dans notre 
prière. Nous aussi, comme Jésus, 
nous pouvons prier et dire à Dieu : 

« Garde ceux que tu m’as donnés..., 
protège-les du mal… » Jean 17.11 et 15.

Pourquoi ne pas dire aussi pour 
nos proches, nos enfants, nos 
paroissiens, pour tous ceux que le 
Père nous confie : 
« Père saint, sanctifie-les… » ?
N’est-ce pas ce que nous désirons 
pour eux, même si nous ne leur en 
parlons pas ? 
Pourquoi hésitons-nous à prier 
ainsi ? Peut-être parce que nous 
nous rendons compte qu’il nous 
faudrait dire aussi la suite : 
« Je me sanctifie moi-même pour 
eux ». 
S’il en est ainsi, je comprends 
pourquoi nous hésitons à faire nôtre 
une telle demande !

Jamais personne dans toute la Bible 
n’a prié ainsi. 
Encore une fois, Jésus innove 
absolument. Encore une fois, il 
inaugure un chemin que nul n’avait 
emprunté.

Quelle prière ! 
Ce que Jésus demande, c’est ce qu’il 
vit. Il conforme sa vie à sa prière… 
Quel exemple pour nous qui avons 
tellement tendance à demander dans 
nos prières ce que nous ne nous 
efforçons même pas de vivre ! 

 Pour renouveler notre prière
Extrait du livre de Daniel Bourguet qui s’intitule « Père, sanctifie-les ! 1 »

1 Éditions Olivétan, 2008, pages 9 et 13

« Je me sanctifie moi-même pour eux ». 



7

L’article principal de ce numéro a 
traité de la sainteté de Dieu et nous 
a interrogé sur notre sainteté en tant 
que chrétiens.
Le sens et l’implication de cette 
première demande prononcée dans 
le « Notre Père », focalisée sur le nom 
de Dieu, appellent une réflexion de 
notre part. 
Tout d’abord, cette demande 
adressée à Dieu est composée sous 
forme passive, sans préciser par qui 
l’action doit être accomplie. 
Est-ce à Dieu de sanctifier son nom ? 
Est-ce à nous, ses enfants, de le 
faire ? À toute la création ?    
Et pourquoi le nom de Dieu plutôt 
que simplement Dieu lui-même ? 
La phrase n’aurait-elle pas 
simplement pu être « Sois sanctifié ! » 
ou « Sanctifie-toi ! » ?

L’importance du nom
C’est par lui qu’on est identifié, c’est 
à travers lui qu’on reconnaît qu’on 
est appelé ou interpellé. Le nom 
représente la personnalité de celui 
qui le porte. Ainsi, le nom de Dieu 
représente sa réalité, sa sainteté ou 
encore sa seigneurie. 
Pour Théodore de Bèze (théologien 
protestant, 1519–1605), le nom de 
Dieu est la marque de sa révélation 
et de sa vérité.

Souvenons-nous de cela lorsque 
nous adressons nos prières à Dieu, 
dans le nom de Jésus-Christ !

Sanctifier le nom de Dieu
Depuis les Pères de l’Église et pour 
de nombreux théologiens à travers 
les siècles, trois axes ont été identi-
fiés et décrits pour cette demande :

• Dieu sanctifie son nom en se révé-
lant lui-même, par sa Parole, ses 
œuvres, l’Évangile.
• Le croyant sanctifie le nom de Dieu 
par sa vie, ses pensées, ses paroles, 
sa conduite.
• La prière demande que Dieu soit 
reconnu comme Dieu, dans l’Église, 
dans le monde, et dans notre propre 
cœur.

Quelques citations
« Nous demandons que son nom 
soit sanctifié en nous : non qu’il 
devienne saint, mais qu’il soit 
reconnu comme saint. » 
Augustin (354–430), De sermone Domini in 
monte, II.5.17. 

« La sanctification du nom de Dieu 
se réalise lorsque nous vivons selon 
sa doctrine et que nous conduisons 
les autres à la gloire de Dieu. » 
Théodore de Bèze, Commentaria in Orationem 
Dominicam, 1558.

 Que ton nom soit sanctifié !
Par Sylvain Demierre



Ce petit journal est transmis à des chrétiens 
de toutes les dénominations et dans plus 
de 60 pays. Par son rayonnement auprès 
d’environ 50 000  lecteurs, il contribue à 
renforcer l’unité du Corps de Christ. 
Un grand merci à tous ceux qui soutiennent 
fidèlement ce ministère.

Pour progresser dans votre foi et dans votre 
vocation, le site www.shekina.com vous 
donne accès gratuitement à de nombreuses 
ressources. 
Il contient les archives des journaux et des 
articles parus dans le Lien. 
Pour être avisé de la parution d’un nouveau 
journal par courriel ou par message SMS, 
vous pouvez vous inscrire.
Par ailleurs, le site « shekina » vous permet 
de télécharger de nombreux livres et de 
visionner près d’une centaine de vidéos 
thématiques.
À noter que ces vidéos sont aussi accessibles 
via la chaîne YouTube : 
www.youtube.com/@shekina_com. 

Adresse internationale
LE LIEN DE PRIÈRE
Les Charlettes 1
2314 La Sagne (Suisse)
lelien@bluewin.ch

République Démocratique du Congo
Le Lien RDC. B.P. 7079 Kinshasa 1
Tél. : (00243) 989 626 58
E-mail : lienrdc@gmail.com

RÉFÉRENCES BANCAIRES
International (sauf France)
IBAN : CH12 0900 0000 1200 3733 3
BIC : POFICHBEXXX
PostFinance SA, 3030 Berne, Suisse
Bénéficiaire : Le Lien, 2314 La Sagne NE 

Chèque ou virement en France  
IBAN : FR76 1810 6 000 3434 0211 2405 110
BIC : AGRIFRPP881
Crédit Agricole, France
Bénéficiaire : Le Lien, Yves et Florence Félix  
1273 ch. d’Huffin, F-74160 Neydens

INFORMATIONS

Impression : IMEAF
26160 La Bégude-de-Mazenc (France)

Paraît 4 fois par année
Soutien - abonnement : CHF 6.-/€ 5.-.
Des exemplaires supplémentaires de ce 
journal et des 4 numéros précédents vous 
sont offerts sur demande. Pour des raisons 
postales, l’offre est limitée à l’Europe.

DANS CE NUMÉRO :
Dieu est saint� 1
Pour renouveler notre prière�  6
Que ton nom soit sanctifié�  7

UN « LIEN » POUR VIVRE L’ÉGLISE

Pour recevoir le journal en ligne et 
accéder à de nombreuses autres 
ressources gratuites, inscrivez-
vous sur le site  :

www.shekina.com

« Puisque nous avons de telles promesses, 
bien-aimés, purifions-nous de tout ce 
qui souille notre corps et notre esprit et 
poursuivons jusqu’au bout la sainteté dans 
la crainte de Dieu. »	 2 Corinthiens 7.1.

« Comment le jeune homme rendra-t-
il pur son sentier ? En se conformant à ta 
parole. »	 Psaume 119.9.

« Examine-moi, ô Dieu, et connais mon 
cœur, mets-moi à l’épreuve et connais 
mes pensées ! Regarde si je suis sur une 
mauvaise voie et conduis-moi sur la voie de 
l’éternité ! »	 Psaume 139.23-24.

« Soyez donc parfaits comme votre Père 
céleste est parfait. »	 Matthieu 5.48.


